
Monika Heldoorn 
Studentnummer: 5263301 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Volstrekt geen bloemen. 
 

Een historisch onderzoek naar de ontwikkeling van rouwkaarten ten 
opzichte van de ontzuiling en de 20e  eeuwse houding tegenover de dood 

 
Beroepsproduct Geschiedenis van het Christendom 
 
 
 
 

 
 
 

 
 

 
 
 
Docent: Kor Grit 
Vakcode: 19HKGBP 
 
Inleverdatum: 29 januari 2026 



 2 

 
Figuur 1: Coverafbeelding, onderzoek in het RAZU 

 

Inhoudsopgave 

Inleiding ....................................................................................................................................... 3 

Hoofdstuk 1: Historisch en thematisch kader ................................................................................ 5 

1.1 Verzuiling en ontzuiling ............................................................................................................... 5 

1.2 Omgaan met de dood en rouw door de eeuwen heen ................................................................... 6 

1.3 Teksten op rouwkaarten, rouwadvertenties, graven en bidprentjes ................................................ 9 

Hoofdstuk 2: Onderzoek en bevindingen ....................................................................................... 12 

2.1 Verhouding met en zonder religieuze referentie ........................................................................... 13 

2.2 Is aan rouwkaarten af te zien tot welke zuil iemand behoort? ....................................................... 15 

2.3 Ontwikkeling in het gebruik van standaardfrasen ......................................................................... 17 

Conclusie ................................................................................................................................... 19 

Waarom is dit onderzoek van belang voor de hedendaagse samenleving? ..................................... 19 
Waarom is dit onderzoek van belang voor het vak van geestelijk begeleider? ................................. 20 

Verantwoording ........................................................................................................................... 21 

Reflectie ..................................................................................................................................... 22 

Waarom is dit onderzoek van belang voor mezelf? ....................................................................... 22 

Bibliografie en afbeeldingen ......................................................................................................... 23 

 

 

 

 



 3 

Inleiding 
In de afsluitende module van de leerlijn Geschiedenis van het Christendom stond het 
Nederlandse religieuze landschap van de 19e en 20e eeuw centraal. Aan de hand van een 
historisch onderzoek laten studenten zien dat ze het verband kunnen leggen tussen een 
specifiek, zelfgekozen onderwerp met (christelijke) traditie, maatschappelijke 
ontwikkelingen en de huidige samenleving.  

Al in september wist ik dat ik me – vooruitlopend op het vak Antropologie van de dood, 
dat ik vanaf februari voor m’n minor volg – wilde verdiepen in de omgang met sterven en 
rouw. Hoe heeft dit zich in de laatste eeuwen ontwikkelt? Ik ben bekend met het werk 
van de Franse historicus Philippe Ariès, die in 1977 een boek uitbracht dat in het 
Nederlands verscheen met de ondertitel ‘Duizend jaar sterven, begraven, rouwen en 
gedenken’ (Ariès, 1987/2003). Mijn onderzoek had echter smallere kaders nodig. Het 
thema verzuiling / ontzuiling intrigeert me; het idee dat je leven omstreeks 1930 als het 
ware was voorgeprogrammeerd binnen de ideologische zuil waarin je leefde – en dat dit 
rond 1965 in betrekkelijke korte tijd verdween op de golf van ontkerkelijking en 
individualisatie. Maar na afbakening in periode bleef nog steeds een breed 
onderzoeksveld over. Ik besloot me vooral te focussen op mijn eigen regio. Zo ontdekte ik 
dat het Regionaal Archief Zuid-Utrecht (RAZU) beschikte over verzamelingen 
rouwkaarten. En die leken me ideaal voor onderzoek, want ik was meteen al een frase 
tegengekomen die ik zelf niet kende: ‘Heden behaagde het de Heere om van onze zijde 
weg te nemen…’ Dit zegt natuurlijk iets over mijn bubbel (de hedendaagse zuil?), want 
mijn Nederlandse familie heeft vooral socialistische wortels1. Maar, dacht ik, als 
taalgebruik verandert door de decennia heen, kan een stapel rouwkaarten misschien 
ook wat zeggen over het e]ect van de ontzuiling op de samenleving en of onze 
rouwbeleving zich daarmee zichtbaar heeft ontwikkeld.      

Daarmee luidt mijn onderzoeksvraag: 

Hoe spiegelen twee maatschappelijke elementen uit de 20e eeuw – de ontzuiling en 
de houding ten opzichte van de dood – zich in rouwkaarten uit het zuidoosten van de 
provincie Utrecht uit de periode 1920 – 1980?  

Daarbij stel ik de volgende deelvragen: 

- Wat is de verhouding tussen rouwkaarten met en zonder religieuze referentie?  
- Is aan rouwkaarten af te zien tot welke zuil iemand behoort?  
- Is er een ontwikkeling zichtbaar in het gebruik van bepaalde standaardfrasen? 

Deze vragen werk ik uit in het tweede hoofdstuk, maar ik licht alvast een tipje van de 
sluier op van §2.2. Toen ik het archiefmateriaal ging onderzoeken ontdekte ik al snel iets 

 
1 Mijn Oostenrijkse moeder is Rooms-Katholiek opgevoed, maar Oostenrijk is een heel ander taalgebied 
met een andere geschiedenis en culturele gebruiken.  



 4 

opvallends: tot 1960 waren rouwkaarten allemaal op dezelfde manier vormgegeven, als 
een brief die één was met de enveloppe. Daarna komt er steeds meer persoonlijkheid in 
de vormgeving van de rouwkaart.  

Voordat ik hier dieper op in ga, schets ik in Hoofdstuk 1 eerst het historisch en 
thematisch kader. Welke informatie is relevant over verzuiling en ontzuiling, over onze 
omgang met de dood / rouw? Wat moeten we weten over de historische context van 
rouwkaarten, rouwadvertenties en bidprentjes in die periode? In Hoofdstuk 2 analyseer 
ik mijn archiefmateriaal aan de hand van de deelvragen. Daarna kom ik tot een 
conclusie. Hoe spiegelen de beschreven maatschappelijke processen zich in dit 
onderzoek? Ik beantwoord de onderzoeksvraag en verwoord de relevantie van het 
onderzoek voor de hedendaagse samenleving én voor het vak van geestelijk begeleider. 
Daarna verantwoord ik het onderzoek en reflecteer ik op wat het mij gebracht heeft.   

In deze inleiding heb ik de aanleiding tot mijn onderzoek geschetst, een onderzoeksvraag 
en deelvragen geformuleerd en de leeswijzer voor dit stuk gegeven.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

Hoofdstuk 1: Historisch en thematisch kader 
In het eerste hoofdstuk geef ik aan de hand van literatuur (secundaire bronnen) 
achtergrondinformatie bij dit onderzoek. Ik bespreek achtereenvolgens de verzuiling en 
ontzuiling, voornamelijk aan de hand van het boek Nederlandse religiegeschiedenis 
(Eijnatten & Lieburg, 2006); dan volgt een beknopte geschiedenis van de menselijke 
omgang met dood en rouw aan de hand van Het uur van onze dood (Ariès, 1987/2003) en 
De eenzaamheid van stervenden in onze tijd (Elias, 1984/1990); en tot slot schets ik de 
context van teksten op rouwadvertenties, graven en bidprentjes aan de hand van 
Geschiedenis van de dood. Rituelen en gewoonten in Europa (Cock, 2006), Toch nog 
onverwacht… Rouwadvertenties uit het leven gegrepen (Boer, 2011) en diverse andere 
publicaties.   

1.1 Verzuiling en ontzuiling 

In deze paragraaf sta ik stil bij de historische en sociologische context van de verzuilde 
samenleving en individualisering en ontkerkelijking die daarop volgde.  

Na de Eerste Wereldoorlog was er in Nederland een ‘dynamisch evenwicht’ ontstaan van 
vier grote bevolkingsgroepen: orthodoxe protestanten, rooms-katholieken, 
sociaaldemocraten en liberalen (Eijnatten & Lieburg, 2006, p. 303). Op het hoogste 
niveau werkten deze groepen samen, maar binnen de ‘zuilen’ – zoals ze werden 
genoemd – was er sprake van geheel eigen systeem van verenigingen en winkels, kranten 
en tijdschriften, symboliek en gewoonten. De zuilideologie werd stevig neergezet en 
onder ‘e]ectieve sociale controle’ ontstond een ‘sterke groepsgeest’ (p. 305). Met name 
de gereformeerden en katholieken waren in hun zuil ‘opgesloten’ (p. 315), maar naast de 
vier hoofdgroepen was er ook in de eerste helft van de 20e eeuw ruimte voor diversiteit in 
Nederland: oecumenisch, humanistisch, theosofisch, communistisch, joods - om maar 
een aantal kleinere levensbeschouwelijke groepen te noemen (pp. 315-322). ‘Al ruim 
vóór de Tweede Wereldoorlog hadden vrijzinnigen zich niet bijzonder enthousiast 
getoond over de orthodox-protestantse zuilenbouw’ (p. 323). De afkeer van deze strak 
georganiseerde, soms als beklemmend ervaren zuilen brak pas echt door na de 
wederopbouw. Omstreeks 1965 ontwikkelde ‘een naar binnen gekeerde en 
gezagsgetrouwe samenleving’ zich ‘tot een welvarende, geïndividualiseerde en 
libertijnse maatschappij’ (p. 328). De ontzuiling was een feit.  

Bij dat proces van individualisering blijf ik nog even stilstaan. Sociologisch wordt dit 
begrip gebruikt als mensen breken met ‘traditionele verbanden, zoals de familie, de 
lokale gemeenschap en de kerk en in toenemende mate zelf willen en/of moeten 
bepalen hoe zij hun leven vormgeven’ (Dekker & Sto]els, 2011, p. 109). Je zou deze 
postmoderne samenleving kunnen samenvatten als ‘the exhilarating freedom to pursue 
anything and the mind-boggling uncertainty as to what is worth pursuing and in the 
name of what one should pursue it’ (Bauman, 1992, p. vii). 



 6 

In de 20e eeuw vond een grote maatschappelijke omwenteling plaats. De voordelen van 
een zuil zijn duidelijkheid en verbondenheid, maar het eenduidige karakter kan 
verstikkend aanvoelen. De voordelen van de postmoderne, ontzuilde samenleving zijn 
persoonlijke vrijheid en grenzeloze mogelijkheden, maar tegelijkertijd kunnen mensen 
zich daardoor verloren voelen. Deze context speelt een rol in de analyse van mijn 
onderzoek.  

 

1.2 Omgaan met de dood en rouw door de eeuwen heen   

In deze paragraaf vat ik heel kort de mentaliteitsgeschiedenis samen die historicus 
Philippe Ariès verwoordde in zijn studie naar de omgang van de westerse mens met de 
dood. Volgens hem zijn er door de eeuwen heen vijf omgangsvormen waar te nemen die 
elkaar min of meer chronologisch opvolgen, naar gelang de samenleving zich ontwikkelt. 
Ik blijf langer stilstaan bij de fase die volgens Ariès in de 20e eeuw aan de orde is, en 
waarop socioloog Norbert Elias als reactie een essay schreef.   

Het uur van onze dood (Ariès, 1987/2003) deelt de menselijke omgang met de dood in de 
afgelopen duizend jaar in het christelijke West-Europa op in een vijftal hoofdfasen: 

Middeleeuwen De getemde dood / Wij moeten allen sterven 
Dit is een houding die volgens Ariès tijdloos is en misschien wel 
teruggaat tot de prehistorie (p. 13), maar vooral goed in literatuur te 
bestuderen valt, ‘van Homerus tot Tolstoj’ (p. 37). Het is een wereld 
die vertrouwd is met de dood, waarin de dood iets alledaags is.   

Renaissance  De dood van het individu 
Vanaf de late middeleeuwen gaan de christelijke eschatologie en 
het Laatste Oordeel een grotere rol spelen in de houding tot de 
dood. Ineens gaat het over ‘mijn’ dood (p. 116) en, daarmee 
samenhangend, artes moriendi, goed sterven (p. 117). Drukkunst 
speelt een rol in de verspreiding van deze ideeën (p. 117).  

16e – 18e eeuw De ongetemde dood / De dood alomtegenwoordig 
De reformatie en contrareformatie hebben, samen met denkers als 
Erasmus en de heilige Ignatius en zijn Geestelijke Oefeningen, tot 
gevolg dat men het niet langer heeft over goed sterven, maar over 
goed leven, leven met de gedachte aan de dood (pp. 314-315). De 
dood komt daarmee op afstand te staan: ‘de mens van de vroeg-
moderne tijd begin een aarzeling tegenover zijn stervenstuur te 
krijgen’ (p. 329). In de 17e en 18e eeuw (Verlichting) wordt deze 
afstand nog groter, als het dode lichaam voorwerp wordt van 
wetenschappelijke studie (p. 370). Er ontstaat een contrast tussen 



 7 

levende en dode (waarbij het lijk in sommige kringen ook weer lust 
opwekt) (p. 390).  

19e eeuw  De dood van de ander 
De tegenreactie op de Verlichting (rede, rationeel) is de Romantiek, 
die gepaard gaat met ‘indrukwekkend rouwvertoon’ en ‘dramatische 
scènes’ (p. 428). In de 19e eeuw ontstaat ook het kerngezin zoals we 
dat vandaag de dag kennen, en Ariès put voor zijn onderzoek uit 
brieven en dagboeken. Wat hij hieruit opmaakt noemt hij een 
‘belangrijke wijziging in de houding tegenover de dood’ (p. 461): het 
duikt met ‘ongekende kracht’ op en is ‘binnen een of twee 
generaties alom geaccepteerd’ (p. 461)2. Opeens is de dood van de 
ander moeilijk te verdragen. Het grote verdriet uit zich in 
bijvoorbeeld souvenir-sieraden (p. 480) en een nieuwe ontwikkeling 
van begraafplaatsen (p. 495) als park waar je overledenen kunt 
herdenken (p. 577).  

 
Figuur 2: een voorbeeld van een souvenir-sieraad uit Museum Tot Zover (foto: 21.12.2025). Het verwerken van haar is 
volgens het museum eeuwenoud, maar kent in de 19e eeuw een bloeitijd. 

20e eeuw  De dood als negatief van zichzelf: de verboden / verborgen dood  
‘Vanaf het begin van de 20e eeuw was er dus een psychologisch 
klimaat gerijpt dat de dood uit de samenleving verwijderde, hem 
zijn karakter van publieke ceremonie ontnam en er een 
privéaangelegenheid van maakte’ (p. 601). Dat wordt nog erger, 
schrijft hij, als ‘hospitalisatie van terminale patiënten’ algemeen 
wordt. Dit maakt de afstand tot de familie groter. Mensen sterven 
alleen, niet meer in hun eigen huis. Uiteindelijk wordt sterven iets 
schaamtevols en verbodens (Ariès noemt hier het artikel 
Pornography of Death dat antropoloog G. Gorer in 1955 
publiceerde). Er ontstaat een ‘afwijzing’ ten opzichte van de dood 
en ‘onderdrukking van uitingen van rouw’ (p. 601). Het bijwonen van 

 
2 En hij geeft hier een van mijn lievelingsboeken, Wuthering Heights van Emily Brontë, als ‘missing link’ 
tussen de 18e en 19e eeuwse opvattingen over de dood.  



 8 

een begrafenis is halverwege de 20e eeuw niet langer een vertrouwd 
iets en kinderen worden zelfs bij de uitvaart van hun ouders 
weggehouden (p. 602). Dit is geen ‘onverschilligheid’, zegt Ariès, 
maar hangt samen met de visie op de dood als ‘strikt persoonlijke 
en privé-bedroefdheid’ (p. 603). ‘Rouw is een extension of modesty’ 
(p. 604). Het is hem duidelijk dat dit ligt aan de ‘meedogenloze druk 
van de samenleving’, ‘deze weigert deel te nemen aan de emoties 
van de rouwenden’ wat ‘in feite een manier [is] om de aanwezigheid 
van de dood af te wijzen’ (p. 606). Hij vervolgt op dezelfde pagina 
dat, in het midden van de 20e eeuw, in de ‘meest individualistische 
en verburgerlijkte westerse milieus’ emoties worden gezien als 
afwijking: ‘Een huilbui wordt een zenuwcrisis. Verdriet hebben is 
een ziekte’. Het gevolg is dat rouwenden steeds verder in een 
isolement raken: ‘de telefoon gaat niet meer, de mensen mijden je.’ 
Psychologen, daarentegen, geven meteen al aan dat dit een 
gevaarlijke en abnormale houding is ten opzichte van emotie en 
rouw, ‘iets wat altijd bij de menselijke natuur heeft gehoord’ (p. 
607).  

In zekere zin kan ik me voorstellen dat deze houding ten opzichte van de dood past de bij 
de medicalisering en de wederopbouw; bij de gedachte van maakbaarheid die van beide 
uitgaat. Het past ook bij het proces van individualisering, waar ik in de vorige paragraaf 
aandacht aan besteedde. Maar zou er niet ook een verband zijn tussen het ontkennen 
van emotie en de verschrikkingen van de Eerste en Tweede Wereldoorlog? Was de horror 
niet gewoon te groot? ‘Though they are masters of the atomic bomb, yet it is created only 
to destroy them’ (Beauvoir, 1948/2015, p. 7). Kunnen existentialisten licht werpen op dit 
onderwerp? Psychologisch en filosofisch valt hier vast nog veel te zeggen, maar dat laat 
ik verder buiten dit onderzoek.  

Een aanvulling is de koppeling die Gorer in 1965 benoemt in Death, grief and mourning, a 
study of contemporary society. Hij ziet een verband met de verandering van religieuze 
overtuigingen. ‘Lange tijd werd het lichaam gezien als zwak, zondig en vergankelijk. 
Hiertegenover stond echter de onsterfelijkheid van de ziel’ (Dop, 2008, p. 77). Wanneer 
in de 20e eeuw de ontkerkelijking doorzet, valt daarom ook de steun aan rouwenden weg, 
zo vat Dop Gorers observatie samen.   

Socioloog Norbert Elias reageert met een essay op Ariès. Hij noemt de studie van Ariès 
eenzijdig: wat nou rustig sterven in de middeleeuwen? De pest vrat om zich heen en de 
steden werden groter. Tegenover die ars moriendi stond de angst die boetepredikers 
zaaiden. ‘In het licht van milieuvervuiling en kernwapens zou het interessant zijn om het 
sociale niveau van de angst voor het sterven in onze eigen tijd te vergelijken met dat van 
eerdere civilisatiefasen met (…) een geringere beheersing van epidemische en andere 



 9 

ziektes’ (Elias, 1984/1990, p. 20). Hij vervolgt: ‘Wat in het verleden vaak troost en hulp 
gaf, was de aanwezigheid van andere mensen bij het sterven’. Dat is ook de lijn van zijn 
betoog: de dood zelf ‘heeft niets verschrikkelijks’. Sterven kan natuurlijk een lijdensweg 
zijn, en ‘levenden lijden wanneer een geliefde of vriend sterft’ (p. 77). Maar wat moeten 
we als ‘homo clausus, (…) een mens die zich afgesloten en alleen voelt’ (p. 78)? ‘We 
moeten misschien toch duidelijker de dood bij de naam noemen en niet net doen of hij 
een geheim is’ (p. 77).     

In deze paragraaf heb ik de vijf houdingen ten opzichte van de dood, die door Ariès zijn 
beschreven, kort samengevat. Bij de laatste houding, die prevalent was in de periode 
waarover mijn onderzoek gaat, heb ik langer stilgestaan. Kritiek kwam onder andere van 
Elias. Voordat ik verder ga met de volgende paragraaf wil ik graag nog benoemen dat er 
inmiddels weer een volgende ontwikkeling zichtbaar is. In de Masterscriptie Het taboe 
op sterven na dood wordt het grootschalige afscheid van André Hazes aangehaald: 
50.000 mensen in de ArenA (Dop, 2008). De uitvaart van Lady Diana in 1997 is een 
voorbeeld van hetzelfde fenomeen. De dood en rouw zijn weer publiekelijk geworden.  

 

1.3 Teksten op rouwkaarten, rouwadvertenties, graven en bidprentjes 
Over rouwkaarten bleek weinig literatuur te zijn, zo bevestigde ook de bibliothecaris van 
Museum Tot Zover. In deze paragraaf maak ik daarom gebruik van wat er over 
(taalgebruik op) rouwadvertenties, graven en bidprentjes is geschreven.  

De eerste rouwadvertentie in Nederland verscheen in 1793 (Paardekooper, 1993). Op de 
drempel van de 19e eeuw past dit in de trend die Ariès waarneemt: we willen de dood 
van onze naasten publiekelijk gedenken. Herman Franke onderzocht in 1984 hoe de 
inhoud van overlijdensadvertenties veranderde sindsdien, om de vraag te kunnen 
beantwoorden ‘wat dit zegt over de houdingen van mensen tegenover de dood van 
verwante anderen’ (Franke, 1984). Franke schrijft dat rouwadvertenties een alternatief 
vormen voor rouwbrieven (pp. 287-288). Ook schrijft hij, over begin 20e eeuw: ‘Vormelijke 
en sterk gestandaardiseerde uitdrukkingen winnen het voor lange tijd van een meer 
persoonlijke, meer emotioneel geladen en meer gevarieerde woordkeus. Er zijn 
aanwijzingen dat vooral in de allerhoogste kringen de eerste afkeer van dit openlijk 
vertoon van gevoelens ontstond’ (p. 320). Vanaf 1960 verandert dat, vervolgt hij, als ‘op 
veel terreinen in het leven knellende banden [worden] afgelegd en ook in 
overlijdensadvertenties ging men over tot een meer emotionele en meer gevarieerde 
woordkeus’. Toch neemt hij ook in 1984 nog veel weerstand waar tegen het publiekelijk 
uiten van emoties rond de dood. Franke benoemt een boekje dat in 1980 is uitgegeven 
door Libelle, 100 vragen over begraven en cremeren. Daarin wordt het volgende (volgens 
Franke typografisch zeer poëtisch) opgetekend: 

 



 10 

Vroeger had de rouwbrief 
altijd een zwarte of paarse rand 
Later is er grijs bij gekomen 
En tegenwoordig kan men ook 
blanco rouwbrieven laten drukken 
(Franke, 1984, p. 322).   

Veel mensen verzamelen rouwadvertenties (Paardekooper, 1993, p. 123). ‘Onzorgvuldig 
taalgebruik kan merkwaardige, vaak onbedoelde, e]ecten hebben’ (Boer, 2011, p. 11). 
De Boer, die rouwadvertenties in Trouw onder de loep nam, zag hoe ‘moeilijk het is God 
te duiden’: ‘de Heer, de HERE, de HEERE, de Heere, de Here, Heer en Heiland, God de 
Here, God, de Rots, Vader in de hemel, de Naam, de Eeuwige’ (p. 17). De Boer geeft 
meerdere tre]ende voorbeelden van hoe mensen worstelen met zinsopbouw en 
daardoor onbedoeld iets geestigs zeggen: ‘Na een lang en zinvol leven heeft de Here tot 
Zich genomen…’ (p. 18).  

Toch kiezen we onze woorden op een voorzichtige manier: ‘Voorzichtig betekent 
enerzijds dat we ons aanpassen aan de gangbare terminologie, anderzijds dat we al te 
directe termen proberen te vermijden. Maar die twee hebben met elkaar te maken, want 
termen die eens zachter klonken, worden in de loop der jaren sleets, algemener, 
gewoner. Sterven, dat van oorsprong zelf ‘slapen’ betekent, is te bekend en daarmee te 
direct geworden. Het wordt in advertenties dan ook nauwelijks meer gebruikt, terwijl 
ingeslapen (vooral in de combinatie ‘is vredig ingeslapen’) aan populariteit wint’ 
(Paardekooper, 1993, p. 124).  

Ook op veel grafstenen staan, behalve een naam, geboorte- en sterfdatum, teksten met 
‘een boodschap of “moraal”, meestal van religieuze oorsprong’ (Cock, 2006, p. 402). Dit 
wordt, vervolgt De Cock, ook wel een epitaaf genoemd, zoals op oude graven 
‘Requiescat in pace’ of ‘Deus est amor’. Grafteksten zijn vaak tijdgebonden (p. 403), 
soms gericht tot de dode: ‘Liefste, ik hou van je’ (p. 403) en soms biografisch: ‘Bons 
époux, bons hôteliers’ (p. 404). ‘Elk graf is de tegenhanger van een huis’ (Ariès, 
1987/2003, p. 577).  

Dan zijn er nog, vanuit de katholieke traditie, de bidprentjes (ook wel gedachtenis- of 
doodsprentjes genoemd). Deze zijn bedoeld om de ‘nagedachtenis aan de overledene 
levend te houden en mensen te vragen te bidden voor zijn of haar ziel’ (CBG, 2023). ‘De 
voorkant van een bidprentje bestaat van oudsher uit een religieuze voorstelling, 
bijvoorbeeld een afbeelding van Maria, Jezus of een heilige. Later werd ook wel voor een 
portret(foto) gekozen van de persoon voor wie het prentje werd uitgegeven. Op de 
achterkant staan gegevens over de persoon in kwestie. Het prentje bevat vaak ook een 
oproep tot gebed of een Bijbelse tekst’ (CBG, 2023). Er bestaan verschillende 
verzamelingen van bidprentjes, zoals bij het Centrum voor Familiegeschiedenis en het 
Nederlands Bidprentjes Archief (Janssen, 2025).  

    



 11 

In mijn literatuuronderzoek naar rouwadvertenties, grafstenen en bidprentjes, waarin 
ook de rouwbrief zijdelings voorkomt, is dezelfde tendens terug te zien als in de eerste 
twee paragrafen voorbijkwam. Zeker in het begin van de 20e eeuw was er sprake van een 
zeer formele, afstandelijke houding tot de dood. Vanaf ongeveer 1960 – ontzuiling en 
individualisering – komt hier langzaam verandering in. Zouden de rouwbrieven en -
kaarten die ik heb onderzocht hetzelfde verhaal vertellen?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 12 

Hoofdstuk 2: Onderzoek en bevindingen 
In dit tweede hoofdstuk analyseer ik mijn primaire bron – de RAZU-archiefmappen met 
verzamelde rouwkaarten uit de periode 1912-1991 – aan de hand van de gestelde 
deelvragen. De oudste kaart was van vóór 1920 en een handvol kaarten dateerde na 
1980; het archiefmateriaal is daarmee net wat breder dan mijn onderzoeksvraag. Aan de 
hand van grafieken en tabellen verklaar ik wat ik waarneem.  

Voor dit onderzoek heb ik vier verzamelingen met rouwbrieven en -kaarten onderzocht.  

Verzameling 1: Een verzameling rouwkaarten uit de periode 1918-1991, hoofdzakelijk 
gericht aan Jan van Cooten en aan de familie Van Woudenberg, geschonken door H. van 
Brenk te Leersum, 16 maart 2017 (RAZU, 2017). Dit is het meest uitgebreide archiefstuk 
dat ik onderzocht, bestaande uit vier deelverzamelingen.   

Verzameling 2: Dit archief bevat stukken van en over Ockert Tobias de Villiers 
Rooseboom (1884-1977), een aantal van zijn verwanten en hun nalatenschappen. Map 8 
bevat rouwkaart en rouwannonce (RAZU, 2014).  

Verzameling 3: Fam. Ruys - De Leeuw. Map 24 uit dit archief bevat rouwkaarten, 
visitekaartjes en krantenknipsels uit de periode 1912-1996 (RAZU, 2017).  

Verzameling 4: Deze inventaris ontsluit het archief van mevr. N.C. (Loek) Caspers (1924-
2019). Het is voornamelijk gevormd rond haar publicaties over het verzet in het gebied 
van de Utrechtse Heuvelrug en omgeving tijdens de Tweede Wereldoorlog. Map 72 uit dit 
archief bevat necrologieën en rouwannonces 1944-2017 (RAZU, 2019). 

In totaal heb ik rouwbrieven en -kaarten van 81 verschillende overledenen bekeken op 
factoren die aansluiten op mijn deelvragen. Dit heb ik kwantitatief uitgewerkt en komt in 
de volgende paragrafen aan bod. De aantallen zijn alsvolgt verdeelt over de tijd: 

 
Figuur 3: Onderzochte rouwbrieven en -kaarten per jaartal 

  



 13 

Na deze inleiding op mijn archiefonderzoek werk ik de verschillende deelvragen uit.  

2.1 Verhouding met en zonder religieuze referentie 
In deze paragraaf beantwoord ik de eerste deelvraag: Wat is de verhouding tussen 
rouwkaarten met en zonder religieuze referentie? Hierbij heb ik gekeken naar de 
verwijzing naar God, Jezus of de Bijbel. In de volgende tabel is het resultaat af te lezen: 

 
Figuur 4: Weergave van het aantal kaarten per archiefstuk, uitgesplitst naar religieuze verwijzing 

 

Waar ik had verwacht dat kaarten zonder religieuze referentie zouden toenemen naar 
mate de jaartallen vorderde (als gevolg van ontkerkelijking), bleek dat niet het geval: 

 
Figuur 5: de jaartallen van kaarten zonder religieuze referentie 

 

Vanaf 1950 zie ik Bijbelcitaten opkomen:  



 14 

 
Figuur 6: Bijbelcitaten 

 

Van de 81 documenten heeft 64% (52 documenten) een duidelijk religieuze signatuur. 
Rouwbrieven zonder religieuze referenties komen ook al relatief vroeg veelvuldig voor. 
Als ‘geen religieuze referentie’ gelijkstaat aan ‘geen kerkelijke gezindte’, dan staat mijn 
onderzoekspopulatie niet in verhouding tot de aantallen in de regio: 

 
Figuur 7: Levensbeschouwing in de provincie Utrecht tussen 1920 en 1983 (CBS, 2001) 

 

Deze constatering brengt ons bij de tweede vraag: kun je überhaupt aan een rouwkaart 
zien tot welke zuil iemand behoort? 

 

 



 15 

2.2 Is aan rouwkaarten af te zien tot welke zuil iemand behoort?  
In deze paragraaf komt de tweede deelvraag aan bod.  

Zoals ik in §2.1 al opmerkte: of het ontbreken van een referentie aan het geloof ook 
inhoudt dat iemand niet-gelovig is, weet ik niet zeker. Dus kan een rouwkaart iets zeggen 
over de verzuilde samenleving?   

Wat me als eerste opviel, waren de rouwbrieven met een dikke zwarte rand, die een 
geheel vormden met de enveloppe. Ze zagen er allemaal precies hetzelfde uit.  

 
Figuur 8 Vormgeving rouwbrieven en -kaarten naar jaartal 

Pas in 1959 komt er eigenheid in de rouwkaarten. En wat voorheen de standaard was 
verdwijnt daarna geleidelijk maar snel: de laatste rouwbrief is uit 1964.  

Rouwbrieven lijken in deze regio dus niet verzuild in de zin van eigen drukkerijen met een 
ideologische signatuur. Ook aan de uitvaartlocatie kun je verzuiling niet aflezen. Latere 
kaarten vermelden vaak wel wat deze is, maar op oude rouwbrieven staat dit niet: 

 
Figuur 9: Een rouwbrief uit 1923 



 16 

Maar wellicht is er toch een aspect dat de geloofsrichting kan duiden. Het viel me op dat 
ook op vroege kaarten al het verzoek stond om geen bloemen mee te nemen naar de 
begrafenis:  

 
Figuur 10: Volstrekt geen bloemen 

 

Ik associeerde dit altijd met duurzaamheidsoverwegingen, maar de vroegste kaart (zie 
figuur 12 in §2.3) is van 1929. Wat kan het nog meer betekenen, als iemand ‘Volstrekt 
geen bloemen’ wenst? Het is ook een uiting van soberheid, passend bij een 
gereformeerde levenshouding. Rooms-katholieken, daarentegen, zijn juist gek op 
bloemen: 

 
Figuur 11: De begrafenis van oud-burgemeester Haefkens te Houten. Fotografie J. Verheul (RAZU, Beeldbank, 1958) 

 

Deze deelvraag kan ik eigenlijk alleen negatief beantwoorden, zeker omdat de 
vormgeving van rouwkaarten gestandaardiseerd was ten tijde van de verzuiling, tot 
pakweg 1960. Aan de kaart zelf kun je geen zuil aflezen. Maar over het gebruik van 
teksten valt wellicht nog wat te zeggen. Dat doe ik in de volgende paragraaf.    

 



 17 

2.3 Ontwikkeling in het gebruik van standaardfrasen 
In deze paragraaf beantwoord ik de derde deelvraag: Is er een ontwikkeling zichtbaar in 
het gebruik van bepaalde standaardfrasen? Ik heb deze naar thema gegroepeerd.  

 

 



 18 

 
Figuur 12: Frasen op rouwbrieven en -kaarten 

 

Een paar zaken die me opvallen: 

- ‘Diepe droefheid’ en ‘lijden’ worden ook in de eerste helft van de 20e eeuw wel 
degelijk door sommige mensen benoemd;  

- Vanaf 1963 komt ineens ‘gelegenheid tot condoleren’ op. Het lijkt erop dat 
belangstellenden daarvoor rechtstreeks bij de nabestaanden aan huis kwamen 
(wat ook blijkt uit frases als ‘liever geen bezoek aan huis’, vanaf 1932), en er vanaf 
de jaren ‘60 het gebruik ontstond om hier een aparte condoleancebijeenkomst 
voor te organiseren.   

 

In dit tweede hoofdstuk heb ik mijn archiefmateriaal geanalyseerd aan de hand van drie 
deelvragen. In de conclusie beantwoord ik mijn onderzoeksvraag en bespreek ik hoe 
maatschappelijke processen zich spiegelen in dit onderzoek. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 19 

Conclusie 
Nu ik in Hoofdstuk 1 mijn literatuuronderzoek heb beschreven en in Hoofdstuk 2 de 
analyse van mijn archiefmateriaal, kom ik tot een antwoord op de onderzoeksvraag.  

Hoe spiegelen twee maatschappelijke elementen uit de 20e eeuw – de ontzuiling en 
de houding ten opzichte van de dood – zich in rouwkaarten uit het zuidoosten van de 
provincie Utrecht uit de periode 1920 – 1980?  

Rouwbrieven hadden tot ongeveer 1960 dezelfde vormgeving. De wending valt duidelijk 
samen met de ontzuiling, het proces van individualisering dat in de samenleving 
plaatsvond. Een andere verandering vindt tegelijkertijd plaats: de opkomst van aparte 
condoleancebijeenkomsten. Ook dit kan een uiting van individualisering zijn (geen buren 
en belangstellenden meer aan huis), al kan het ook samenhangen met Ariès’ 
constatering dat de dood ver van de levenden afstond, en dat herdenken daardoor op 
daarvoor bestemde plekken moest plaatsvinden (niet bij iemand thuis). Maar ook de 
standaard rouwbrieven zouden daarvan een uiting kunnen zijn: als de dood iets is wat 
niet met emotie gepaard mag gaan, dan moet je het vooral niet te persoonlijk maken. 
Toch zie ik dat, kijkend naar de teksten op de kaarten, niet direct terug. Ook op kaarten 
uit de eerste helft van de 20e eeuw is door overledenen geleden en door naasten verdriet 
beleden.  

In totaal heb ik de rouwkaarten en -brieven van 81 overledenen bekeken. Hiervan heeft 
64% (52 documenten) een duidelijk religieuze signatuur. Wat me opviel is dat 
rouwbrieven zonder religieuze referenties ook al relatief vroeg veelvuldig voorkomen - 
eigenlijk is daarmee in dit onderzoek naar verhouding geen verschil te bemerken van 
voor en na de jaren ‘60 van de 20e eeuw (als ontkerkelijking en ontzuiling in 
stroomversnelling raken). Het zou kunnen dat dit aan mijn populatie ligt - en dat is op 
zich al interessant: een niet-kerkelijke bubbel in Zuid-Oost Utrecht rond 1930? - maar 
het kan ook aan andere factoren liggen, dat zou verder onderzoek moeten uitwijzen.     

‘Volstrekt geen bloemen’ heb ik dit stuk genoemd. Hiermee verwijs ik naar een van de 
weinige elementen op rouwkaarten waaraan je – misschien – een verband met een zuil 
kunt aantonen. Maar het is ook een verwijzing naar de strakke, standaard vormgeving – 
dikke, zwarte rand, volstrekt geen bloemen – die gebruikelijk was tot 1960. Dat is 
vandaag de dag wel anders, met alle rozen, treurwilgen en zeilboten op rouwkaarten.  

Waarom is dit onderzoek van belang voor de hedendaagse samenleving? 
Het laat zien dat, hoewel Nederland sterk verzuild was tot de jaren ‘60 van de vorige 
eeuw, er wel uniformiteit van rouwbrieven bestond. Pas met de individualisering zie je 
meer persoonlijkheid in de kaarten sluipen. Ik vond het een leuke verrassing dat 
rouwbrieven tot 1960 zo’n uniform uiterlijk hadden. Dwars tegen de verzuiling in, 



 20 

eigenlijk. Ik vind het zelf altijd mooi als aannames onderuitgaan, de werkelijkheid rijker 
geschakeerd blijkt - of in dit geval: juist uniformer dan gedacht.  

Daarentegen zag ik in Museum Tot Zover wel dat crematie een tijdlang verzuild is 
geweest (en ook pas relatief recent een geaccepteerde methode is geworden): 

 
Figuur 13: Socialisten en crematie in Museum Tot Zover 

 

Ik denk dat het voor elke samenleving relevant is om je te verdiepen in de nuances van 
het verleden - in dit geval rondom sterven en religiositeit. Dat we leren dat we nooit 
zomaar iets aannemen. Dat elk geschiedenisboek een interpretatie is, een tijdslijn een 
lineaire samenvatting en dat mensenlevens nooit volledig in statistiek kunnen worden 
gevangen. Dat we eigenlijk altijd maar aan de oppervlakte blijven (en wel op basis 
daarvan conclusies proberen te trekken), terwijl zich onder ons een oceaan van geleefde 
ervaring bevindt. Een onderzoek als dit geeft kleur aan het verleden.      

 

Waarom is dit onderzoek van belang voor het vak van geestelijk begeleider?  
Zoals ik de geestelijk begeleider voor me zie, is zij in staat mee te bewegen met (en af te 
stemmen op) mensen met allerlei verschillende levensbeschouwingen. Daarbij spelen 
ook historische en sociologische factoren mee. Ik denk dat we ons daarin moeten 
verdiepen, om ons te kunnen verplaatsen in andere generaties en culturen - en sowieso 
in het feit dat ieder ander anders is. Dit onderzoek laat zien dat er door de eeuwen heen 
verschillende trends zijn in onze verhouding met dood en rouw: een belangrijk inzicht in 
dit vak, want het zegt iets over de complexe wisselwerking tussen wat maatschappelijk 
geaccepteerd is en onze persoonlijke ervaring.  

 



 21 

Verantwoording 
In het Regionaal Archief Zuid-Utrecht (RAZU) te Wijk bij Duurstede heb ik op 24 
november en 23 december 2025 diverse bundels rouwkaarten en -brieven uit de periode 
1912-1991 ingezien. De gegevens heb ik als kwantitatief onderzoek verwerkt: ik heb voor 
vormgeving, gebruikte frasen en religieuze referenties geturfd hoe vaak deze 
voorkomen. Ik merk dat er veel meer onderzoekslijntjes uit voortkomen dan ik in deze 
paper kan verwerken. Ik hoop op hier op een later moment mee verder te kunnen.    

Ik heb mijn bevindingen vervolgens vergeleken met literatuur over Nederlandse 
religiegeschiedenis, de studie van Ariès (waar je niet omheen kunt bij dit onderwerp) en 
andere relevante bronnen. Mijn deelvraag over taalgebruik heb ik vooral beantwoord aan 
de hand van literatuur over rouwadvertenties - want over de ontwikkeling van 
rouwkaarten bleek weinig geschreven. Dit constateerde ook de bibliothecaris van 
Museum Tot Zover, die mij aan verschillende achtergrondartikelen hielp.  

Mijn dank gaat uit naar Jesse en Pascal van RAZU en Anna van Museum Tot Zover.  

Ook heb ik contact gehad met het hoofdkantoor van DELA, de grootste Nederlandse 
uitvaartverzekeraar, over de vormgeving van rouwkaarten. Zij hebben daar echter zelf 
geen documentatie over. Een vervolgonderzoek zou ik bij drukkerijen en regionale 
uitvaartverzorgers kunnen uitzetten.    

Feedback op mijn concept heb ik gehad van medestudent Karlijn Geerts en docent Kor 
Grit. Deze heb ik verwerkt in deze definitieve versie.     

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 22 

Reflectie 
Waarom is dit onderzoek van belang voor mezelf? 
Ik wil me specialiseren in sterven, verlies en rouw. Daarom volg ik als een van mijn 
minorvakken Antropologie van de dood. Ik zocht voor deze opdracht een onderwerp dat 
me daarop al enigszins voorbereidde. De koppeling tussen rouwkaarten en ontzuiling 
leek me interessant: wat zouden deze documenten, die het overlijden van iemand zo 
nadrukkelijk bevestigen, zeggen over het spirituele leven van deze mensen? In 
persoonlijke zin niet veel, maar met kwantitatief, vergelijkend onderzoek kunnen er wel 
tendensen zichtbaar worden. Toch bleef vooral nog veel verborgen: er is zoveel dat ik 
aanvullend zou willen onderzoeken aan de hand van deze verkenning. In eerste instantie 
nog veel meer rouwbrieven en -kaarten. Maar ook op gebied van taalgebruik en 
levensbeschouwing zou ik me graag verder verdiepen. In die zin is dit onderzoek pas een 
eerste aanzet. Dat het mijn nieuwsgierigheid zo prikkelt geeft voor mij aan dat ik op het 
goede spoor zit: dit (omgaan met dood en rouw) is het onderwerp waarin ik verder wil. 
Dit beroepsproduct gaf me vooral de gelegenheid om toonaangevende literatuur op dit 
gebied te verkennen. De homo clausus van Elias zal me bijblijven. Wat staat de 
presentiebenadering daar mooi tegenover.  

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 23 

Bibliografie en afbeeldingen 
Ariès, P. (1987/2003). Het uur van onze dood. Duizend jaar sterven, begraven, rouwen en 

gedenken. Vertaling: Renée de Roo-Raymakers. Amsterdam, Antwerpen: 
Uitgeverij De Arbeiderspers. 

Bauman, Z. (1992). Intimations of Postmodernity. London: Routledge. 

Beauvoir, S. d. (1948/2015). The Ethics of Ambiguity. New York: Philosophical Library / 
Open Road Integrated Media. 

Boer, Y. d. (2011). Toch nog onverwacht… Rouwadvertenties uit het leven gegrepen. Ede: 
Eigen beheer. 

CBG. (2023, mei 10). Bidprentjes. Opgeroepen op 28 januari 2026, van CBG Centrum 
voor Familiegeschiedenis: https://cbg.nl/bronnen/cbg-
verzamelingen/bidprentjes/ 

CBS. (2001, november 30). Kerkelijke gezindte per provincie vanaf 1849. Opgeroepen op 
5 januari 2026, van cbs.nl: 
https://opendata.cbs.nl/#/CBS/nl/dataset/37850/table?dl=A2A84 

Cock, L. d. (2006). Geschiedenis van de dood. Rituelen en gewoonten in Europa. 
Kampen: Uitgeverij Ten Have. 

Dekker, D., & Sto]els, H. (2011). Godsdienst en samenleving. Een introductie in de 
godsdienstsociologie. Kampen: Uitgeverij Kok. 

Dop, J. (2008). Het taboe op sterven na dood? Een nadere beschouwing van de omgang 
met de dood in Nederland aan het einde van de twintigste en het begin van de 
eenentwintigste eeuw. Rijksuniversiteit Groningen: Faculteit Godgeleerdheid en 
Godsdienstwetenschap. 

Eijnatten, J. v., & Lieburg, F. v. (2006). Nederlandse religiegeschiedenis. Hilversum: 
Uitgeverij Verloren. 

Elias, N. (1984/1990). De eenzaamheid van stervenden in onze tijd. Vertaling: G. van 
Benthem van den Bergh. Amsterdam: Meulenho]. 

Franke, H. (1984, Jaargang 11 Nummer 2). Het heengaan van de dood. Over de 
veranderende inhoud van overlijdensadvertenties (1794-1983). Sociologisch 
Tijdschrift (Artikel beschikbaar gesteld door Museum Tot Zover), pp. 286-320. 

Janssen, W. (2025, november 21). Over NBA. Opgeroepen op 28 januari 2026, van 
Nederlands Bidprentjes Archief: https://bidprentjesarchief.nl/over 



 24 

Paardekooper, J. (1993, Jaargang 62 Nummer 6). 'In plaats van kaarten' Taal van 
rouwadvertenties. Onze Taal (Volledige jaargang 62 Onze Taal, beschikbaar 
gesteld door Museum Tot Zover), pp. 123-125. 

RAZU. (1958, december 9). Beeldbank. Opgeroepen op 28 januari 2026, van RAZU: 
https://www.razu.nl/collectie/online-zoeken-in-
beelden/?mivast=74&mizig=210&miadt=74&miview=inv2&milang=nl&micode=3
53&minr=3607898 

RAZU. (2014). Regionaal Archief Zuid-Utrecht, Wijk bij Duurstede. Toegang 510 O. T. de 
Villiers Rooseboom en verwanten (1741) 1882-2003. Invoernummer 8. Vianen. 

RAZU. (2017, maart 16). Regionaal Archief Zuid-Utrecht, Wijk bij Duurstede. Toegang 022 
Collectie Losse Aanwinsten 1378-2022. Invoernummer 1026. Leersum. 

RAZU. (2017). Regionaal Archief Zuid-Utrecht, Wijk bij Duurstede. Toegang 514 Familie 
De Leeuw 1781-1950(2017). Map 24. Amerongen. 

RAZU. (2019). Regionaal Archief Zuid-Utrecht, Wijk bij Duurstede. Toegang 299 N.C. 
(Loek) Caspers (1924-2019) 1890-2020. Invoernummer 72. Driebergen, 
Rijsenburg, Langbroek, Leersum, Overberg, Zeist. 

 

Figuur 1: Coverafbeelding, onderzoek in het RAZU ....................................................... 2 
Figuur 2: een voorbeeld van een souvenir-sieraad uit Museum Tot Zover (foto: 
21.12.2025). Het verwerken van haar is volgens het museum eeuwenoud, maar kent in 
de 19e eeuw een bloeitijd. .......................................................................................... 7 
Figuur 3: Onderzochte rouwbrieven en -kaarten per jaartal ......................................... 12 
Figuur 4: Weergave van het aantal kaarten per archiefstuk, uitgesplitst naar religieuze 
verwijzing ................................................................................................................. 13 
Figuur 5: de jaartallen van kaarten zonder religieuze referentie .................................... 13 
Figuur 6: Bijbelcitaten ............................................................................................... 14 
Figuur 7: Levensbeschouwing in de provincie Utrecht tussen 1920 en 1983 (CBS, 2001)
 ................................................................................................................................ 14 
Figuur 8 Vormgeving rouwbrieven en -kaarten naar jaartal ........................................... 15 
Figuur 9: Een rouwbrief uit 1923 ................................................................................. 15 
Figuur 10: Volstrekt geen bloemen ............................................................................. 16 
Figuur 11: De begrafenis van oud-burgemeester Haefkens te Houten. Fotografie J. 
Verheul (RAZU, Beeldbank, 1958) .............................................................................. 16 
Figuur 12: Frasen op rouwbrieven en -kaarten ............................................................ 18 
Figuur 13: Socialisten en crematie in Museum Tot Zover ............................................. 20 
 


